
 
Home > Cultura > Ovidio Rivive: le trasformazioni di Luminița Țăranu 
 
Ovidio Rivive: le trasformazioni di Luminița Țăranu 
L’artista, romena di nascita e italiana d’adozione, torna a confrontarsi con uno dei 
temi che da sempre guidano la sua ricerca: la metamorfosi, intesa come 
trasformazione, mutazione e passaggio poetico tra forme e linguaggi. 
 

 
 

Maria Calabretta 
26 Novembre 2025 - 11.51 

 

 
Siamo all’Accademia di Romania a Roma, dove da oggi, 26 novembre, fino al 7 
dicembre 2025 è allestita la mostra personale di Luminița Țăranu, “Indistinti confini 
– Ovidio e la METAMORFOSI”, promossa dall’Accademia di Romania in Roma, 
dall’Istituto Culturale Romeno, dall’Ambasciata di Romania in Italia, dalla Società 
Dante Alighieri in Italia e dal Comitato di Bucarest della Società Dante Alighieri. 
L’artista, romena di nascita e italiana d’adozione, torna a confrontarsi con uno dei 
temi che da sempre guidano la sua ricerca: la metamorfosi, intesa come 
trasformazione, mutazione e passaggio poetico tra forme e linguaggi. 



L’installazione, ispirata all’opera ovidiana e creata appositamente per la Sala 
Esposizioni dell’Accademia, mette in dialogo il mondo classico e il contemporaneo, 
l’identità e il cambiamento, il corpo e l’arte. 
Incontriamo Luminița Țăranu per approfondire la sua poetica, il legame con Ovidio e 
il significato profondo di questo nuovo progetto. 
 
Come è nata l’idea di dedicare questa mostra a Ovidio e alle Metamorfosi? 
Lavorare sulle Metamorfosi di Ovidio è un desiderio che risale a molti anni fa, e che 
ha preso forma in vari momenti del mio percorso artistico. La metamorfosi, infatti, è 
da sempre il filo conduttore della mia ricerca. Già durante gli ultimi anni 
dell’Accademia di Bucarest, ho iniziato ad esplorare questo concetto, dando vita alle 
mie prime metamorfosi, attraverso disegni a colori. Poi le litografie e le incisioni su 
metallo, per le quali mi è stata assegnata la Borsa di Studio dell’Unione degli Artisti 
Plastici della Romania, nel 1987. La metamorfosi significa, per me, la trasformazione 
dialettica, un concetto dinamico, il mondo in movimento, per continuare con la 
mutazione e la metafora come stadio poetico successivo. 
 
Cosa rappresenta il concetto di “indistinti confini” e in che modo questo tema si 
esprime attraverso la creazione? 
È un concetto bellissimo, di apertura verso il mondo. Ho scelto il nome 
dell’installazione, che è il fulcro della mia mostra, “Indistinti confini – Ovidio e la 
METAMORFOSI”, ispirandomi al memorabile saggio di Italo Calvino, “Gli indistinti 
confini” (testo di prefazione per il poema edito dalla casa editrice Einaudi, prima 
edizione “I Millenni”, Torino 1979). 
Italo Calvino estrae la sostanza, l’essenza simbolica, dinamica, filosofica e letteraria 
del capolavoro di Ovidio, svelando con chiarezza il concetto della struttura 
compositiva. 
Dopo un approfondimento documentario e un viaggio fatto in Sicilia sulle tracce 
della Magna Grecia e della Roma antica, è stato illuminante leggerlo: mi ha aiutato a 
trovare la struttura compositiva della mia installazione, la continuità delle 
metamorfosi che intrecciano miti e storia e la contiguità dei quadri che si alternano 
come in una doppia spirale. 
Inoltre, il concetto di “indistinti confini” suggerisce la dimensione sconfinata degli 
spazi in cui viviamo nella nostra contemporaneità, come un fluido che rivela l’attuale 
concezione della vita, in un mondo senza barriere geografiche e spirituali. 
 
L’installazione è stata pensata specificamente per la Sala Esposizioni 
dell’Accademia di Romania. Come ha dialogato con lo spazio architettonico? 
Ho considerato che la Sala di Esposizioni dell’Accademia di Romania a Roma fosse 
lo spazio ideale per presentare al pubblico il mio lavoro, per le radici storiche e 
culturali comuni tra la Romania e l’Italia. La figura di Publio Ovidio Nasone – nato a 
Sulmona nel 43 a.C., che trascorse gli ultimi anni della sua vita, fino al 17 d.C., a 
Tomi, in Dacia, allora piccolo porto del Pontus Euxinus (oggi il Mar Nero), e il suo 
esilio imposto dall’imperatore Ottaviano Augusto – ben si adatta a rappresentare un 



ponte simbolico tra queste due terre. Pertanto, la scelta di questo spazio specifico non 
è casuale: la Sala Esposizioni, con la sua eleganza e la sua carica storica, dialoga 
perfettamente con il mio lavoro, creando una interazione diretta tra l’opera e lo spazio 
architettonico, sottolineando il legame profondo tra le diverse epoche e culture. 
 
Ci può raccontare il processo tecnico e concettuale del suo lavoro su carta 
Fabriano di grandi dimensioni? 
Ovidio ha scritto il suo poema epico Le Metamorfosi in 15 libri. Gli spazi delle 
metamorfosi, anche se in continuità orizzontale, si alternano come in una sinusoide 
vitale, in verticale. Ricordiamo che, se nell’Eneide, il capolavoro di Virgilio, gli dei 
non scendono sulla terra, nelle Metamorfosi di Ovidio c’è un continuo saliscendi 
degli dei e dei personaggi mitologici dall’Olimpo alla Terra, le cui vite eterne 
s’intrecciano con quelle dei mortali. 
A volte un eroe viene deificato (come Ercole, accolto nell’Olimpo sulla nuvola; o 
Romolo ed Ersilia, dissolti nei divini Quirino e Ora). 
È proprio lo spazio del mondo ovidiano che mi ha ispirato e mi ha spinto a creare gli 
elementi verticali della mia installazione, formata da 12 grandi fogli di carta di 1,50 
m x 3,33 m ciascuno, composti in sequenza, con i disegni delle metamorfosi che si 
susseguono uno all’altro. 
Sono riuscita a presentare il mio lavoro così come l’ho immaginato nel progetto 
accolto dall’Accademia di Romania a Roma, nella persona della vicedirettrice, 
dott.ssa Oana Boșca-Malin, grazie al progetto di allestimento pensato dall’architetto 
Pietro Bagli Pennacchiotti che, dopo il sopralluogo alla Sala Mostre dell’Accademia, 
ha adeguato l’opera allo spazio. 
 
Perché ha scelto il disegno a carboncino e grafite come linguaggio principale di 
questa mostra? 
Italo Calvino considera Le Metamorfosi di Ovidio il “poema della rapidità”. 
“L’architettura del suo poema non è partenonica. Ha dei tempi di un’inquieta 
temperie culturale, barocco ante litteram o esasperazione dell’ellenismo, dovuti a 
un’esperienza personale che diventa esigenza nuova.” Questa affermazione mi ha 
entusiasmato e mi ha fatto pensare alla freschezza tipica dell’esperienza vicina alla 
ricerca: l’elemento di azione che interagisce con quello ludico, e quello erotico che 
interagisce con quello drammatico. Mi hanno stimolato nell’interpretazione 
metamorfica dei capolavori greci e delle sculture romane (copie dell’arte ellenistica), 
dei meravigliosi disegni incisi sugli antichi vasi greci, della pittura e del disegno del 
Rinascimento, delle sculture iconiche barocche del Bernini, creando disegni in cui il 
rapporto postclassico tra il corpo umano anatomico e il corpo umano opera d’arte, 
pensato attraverso l’ambivalenza uomo-natura, esprime il gusto della vita. 
È stato quindi naturale scegliere il disegno per esprimermi: tecnica semplice, diretta e 
rapida. Il disegno traduce in breve tempo il pensiero umano; inoltre ha un carattere 
acuto che permette l’approfondimento del dettaglio. La freschezza del carboncino e 
della grafite si avvicina al carattere vivo e umano dell’azione. 
 



Ovidio scrive: “L’estro mi spinge a narrare di forme mutate in corpi nuovi”. In 
che modo questa frase rispecchia la sua ricerca artistica? 
La mia visione della vita è dialettica: per me il mondo è in continua trasformazione. 
Mi sono sempre ritrovata nella razionalità della legge di conservazione della massa e 
dell’energia di Antoine Laurent Lavoisier, scienziato del XVIII secolo e fondatore 
della chimica moderna: “Nulla si crea, nulla si distrugge, tutto si trasforma”, da una 
forma in un’altra, in quantità equivalenti. 
Sono rimasta meravigliata ritrovando questo concetto moderno in un poema di oltre 
duemila anni fa. 
Ovidio considera la trasformazione, la metamorfosi, come una legge dell’universo, 
un meccanismo per eccellenza. La filosofia della metamorfosi – quella dell’unità e 
della parentela tra tutto ciò che esiste al mondo, sia cose che  esseri viventi – è il 
principio unificante. 
Ho scelto come leitmotiv della mostra il primo verso dell’opera di Ovidio: “L’estro 
mi spinge a narrare di forme mutate in corpi nuovi.” In nova fert animus mutatas 
dicere formas corpora. (Metamorfosi, Libro I – Le età del mondo). 
 
C’è un mito o un episodio particolare delle Metamorfosi che ha sentito più 
vicino alla sua sensibilità? 
Sì, è la parte iniziale delle Metamorfosi, che riguarda l’origine del mondo. Infatti, il 
centro dell’installazione sono i tre grandi disegni sulla Genesi. 
Il primo disegno riguarda il Caos, con la natura informe e inerte dell’Universo, da cui 
nascono i Giganti; la cosmogonia con la composizione materica del mondo, i quattro 
elementi primordiali: fuoco, aria, terra e acqua. Poi le Età del mondo: l’Età dell’Oro, 
dominata da Saturno, con un’atmosfera paradisiaca di pace, quando Prometeo crea 
l’uomo; l’Età dell’Argento, dominata da Zeus, quando nascono le stagioni; l’Età del 
Bronzo, in cui l’uomo crea le armi e diventa crudele; l’Età del Ferro, in cui il livello 
di crudeltà e violenza raggiunto dall’uomo fu tale che gli dei abbandonarono la terra, 
intrisa di sangue, per vivere in spazi eterei. 
Nel secondo disegno della Genesi, che compare anche nel progetto grafico della 
mostra, Zeus distrugge l’essere umano e, dalla terra insanguinata, crea una nuova 
specie. Ma la crudeltà aumenta e Zeus distrugge irreversibilmente il genere umano 
utilizzando l’acqua: il Diluvio Universale, quando l’ultimo luogo non sommerso è il 
Monte Parnaso. Impressionato dalla bellezza corporea e dall’amore degli ultimi due 
superstiti, Deucalione e Pirra, Zeus decide di ricreare un nuovo genere umano, 
diverso da quello originario, più prodigioso, che sarebbe l’uomo di oggi. Seguendo il 
consiglio dell’oracolo Temi, Deucalione e Pirra scagliano dietro le loro spalle le ossa 
degli avi, cioè le pietre della Terra, che diventano uomini e donne. 
Nel terzo disegno ho rappresentato le metamorfosi della ricomparsa dell’uomo, degli 
animali fantastici e dei mostri. 
 
Quali metamorfosi contemporanee l’hanno ispirata? 
Sono rimasta colpita dall’origine del mondo per la saggezza con cui Ovidio 
costruisce la narrazione. L’ho trovata straordinariamente attuale. Potremmo 



contestualizzarla nella nostra contemporaneità riflettendo sui pericoli ai quali l’uomo 
si sta sottoponendo con incoscienza e irresponsabilità: dalle guerre insensate ai gravi 
problemi ambientali che viviamo. La storia  sembra ripetersi, nel bene e nel male. 
Mi hanno colpita, in particolare, le pagine in cui, attraverso Pitagora, Ovidio esprime 
concetti ancora oggi validi sulla metamorfosi, su come dovremmo nutrirsi e su come 
dovremmo trattare gli animali che hanno lavorato per noi. Una riflessione profonda 
che ci interroga sul nostro rapporto con la natura  e gli esseri viventi. 
 
Nelle sue opere il tema della trasformazione assume spesso una dimensione 
umana e spirituale. Come lo interpreta oggi, in un mondo in continua 
mutazione? 
La metamorfosi, come ci insegna Ovidio, è un concetto antico e archetipico, che oggi 
si intreccia con l’evoluzione e l’involuzione, in un ritmo incessante. Non soltanto 
nella scienza, ma soprattutto nella vita, ed è proprio questo l’aspetto che mi 
emoziona, perché lo considero poetico. 
Vorrei ricordare la serie di opere Metamorfosi – EVOCAZIONI, nelle mostre curate 
da Mario de Candia, critico di arte contemporanea, a Palazzo Borghese di Monte 
Porzio Catone e all’Accademia di Romania a Roma nel 2004. In queste opere, la 
metamorfosi diventa un processo dialettico e dinamico in cui l’evocazione è mentale, 
come un ricordo o una proiezione di un personaggio simbolico, carico di positività, 
come Evo-cazione XLV – L’uomo che porta la pioggia -Rain Man, o Evo-cazione 
XLIX – Il gladiatore Borghese. 
Intendo l’evocazione anche a livello materico, utilizzando carta, giornale, legno, 
grafite, sabbia. Il progetto che mi rappresenta è L’UOMOMUCCA – COWMAN of 
the world, la mia risposta artistica all’attuale crisi ambientale, proponendo 
un’alternativa che richiama la riconquista dell’equilibrio sul Pianeta Terra attraverso 
il recupero dei valori autentici dell’umanità. 
 
In che modo il progetto “UOMO-MUCCA” rappresenta una proposta per 
affrontare la crisi ambientale e qual è il messaggio che intende trasmettere  alla 
società contemporanea? 
L’icona dell’UOMOMUCCA è frutto della fusione tra la mucca e il corpo umano, 
simbolo dell’unione tra natura e civiltà. 
Prodotto da una metamorfosi e da una mutazione, quale metafora della creatività, 
l’UOMOMUCCA è un discendente dell’“Uomo-Animale” e raffigura la sua forma 
evoluta. La mucca rappresenta il nutrimento, la natura, l’istinto, l’atavico, la sacralità, 
la Madre Terra; l’uomo rappresenta l’intelligenza, la coscienza e la civiltà. 
La sua esistenza è necessaria per ristabilire l’equilibrio della vita sulla Terra. 
Raffigura il nuovo essere, prototipo ideale di una nuova creatura, protagonista del 
futuro, nata per riportare il prezioso equilibrio nel nostro mondo. 
Nasce sporadicamente in ogni continente, si moltiplica fino a diventare una 
popolazione. L’UOMOMUCCA si evolve e diventa COWMAN OF THE WORLD, 
cittadino del mondo. 



Il suo significato è la positività. Ricordo le mostre curate da Mario de Candia all’ICR 
Venezia, all’Accademia di Romania in Roma nel 2006; alle Scuderie Aldobrandini, 
Frascati (RM) nel 2007, 2008, 2009; e al nuovo museo delle Scienze MUSE di 
Trento, dove il progetto è stato scelto in occasione dell’inaugurazione nel 2013. 
 
I “confini indistinti” possono essere letti anche come confini culturali tra 
Romania e Italia. È così? 
Per me il concetto stesso di “confini indistinti” fa riferimento a spazi sconfinati in 
un’osmosi fluida: rivela il naturale desiderio di vivere insieme, in un mondo senza 
barriere di nessun tipo, basato sui valori umani da rispettare. 
Si può convivere senza arrivare per forza all’omologazione, ma conservando la 
propria cultura come una ricchezza da portare. 
L’ingresso della Romania nell’Unione Europea ha segnato un momento cruciale, la 
libertà di viaggiare, di vivere e lavorare ovunque ha riportato la fiducia, la dignità di 
sentirsi liberi e partecipi. Ha restituito non solo la certezza del diritto di essere 
cittadini europei, ma ha anche rafforzato il senso di appartenenza a  un progetto 
comune, fatto di opportunità, scambi e di nuove prospettive. Da cui l’attuale concetto 
di intercultura e multiculturalismo che permea le nostre società e che rappresenta una 
delle più importanti sfide della nostra epoca. 
 
L’opera di Ovidio fu scritta in esilio sulle coste del Mar Nero. Quanto conta per 
lei la dimensione dell’esilio, dello spostamento, dell’appartenenza doppia? 
Per Ovidio l’esilio fu una costrizione vissuta con tristezza; dopo la morte di 
Ottaviano, Tiberio non gli permise di ritornare a Roma. 
Ricordiamo che il sommo poeta Dante Alighieri, il padre della lingua italiana, 
scrisse La Divina Commedia in esilio. Penso a loro anche per uno dei grandi pregi 
che hanno in comune Le Metamorfosi e La Divina Commedia: quello di ricreare il 
mondo e di renderlo visibile. 
Per fare un salto nel tempo, penso allo scultore romeno Constantin Brâncuși, pilastro 
dell’arte moderna, la cui opera confido di aver capito pienamente venendo a vivere e 
lavorare in Italia, lontana dal mio paese di nascita e formazione. Considero che il 
viaggio di Brâncuși a Parigi sia stato decisivo per la sua maturazione artistica. 
Succede che l’attraversamento geografico diventa un attraversamento temporale e 
spirituale, in cui la memoria emotiva seleziona e cristallizza, funzionando come filtro 
che porta in superficie i valori essenziali. 
L’incontro tra il sentimento di appartenenza a uno spazio geografico con una cultura 
propria e il nuovo conduce ad avere un’immagine distaccata del mondo, portando al 
salto di qualità nel pensare. La percezione attraverso la memoria emotiva della vita 
vissuta in Romania diventa parte dell’identità. 
E per Brâncuși, la cultura romena, antica e tradizionale, diventa humus, nutrimento 
vivo e attivo, che seleziona e carica di significato, portandola all’essenza, a valenze 
universali. 
 



Come il tema della metamorfosi è diventato il filo conduttore della sua ricerca 
artistica e come si è evoluto nel tempo? 
Il momento in cui il tema della metamorfosi è diventato centrale nella mia ricerca è 
stato un processo graduale. Il mio salto di qualità nel pensare artistico è avvenuto nei 
disegni, nelle litografie e nelle incisioni su metallo create a Bucarest ed è maturato 
vivendo in Italia, dove ho continuato il mio lavoro in uno scenario di nuovi confronti 
con il contemporaneo, assorbendo il più possibile l’incredibile patrimonio culturale 
italiano. Questa immersione in un contesto così stimolante mi ha permesso di 
rafforzare la mia ricerca e di esplorare nuovi linguaggi espressivi. 
Considero che la trasformazione sia un percorso continuo, evolutivo, a volte 
involutivo, ma che fa parte di noi e noi siamo parte del mondo. Con il passare degli 
anni ho imparato a percepire la metamorfosi non solo come una condizione esteriore, 
ma come una forza interna che anima il processo creativo. E’ una costante, una sfida 
che ci spinge a rinnovarci, a cercare sempre nuove forme di espressione e a rimanere 
fedeli a quel mistero che rende unica e imponderabile ogni trasformazione. 
 
Come sceglie il linguaggio più adatto a ogni progetto, e in che misura la tecnica 
scelta influisce sul modo in cui un tema o il messaggio dell’opera vengono 
comunicati al pubblico? 
Scelgo la tecnica in funzione dell’idea che desidero trasmettere. La tecnica deve 
essere eseguita bene, perché il messaggio dell’opera arrivi pulito. Per esempio, per 
realizzare l’installazione monumentale Columna mutãtio – LA SPIRALE, ho scelto la 
pittura “a strati” attraverso la stampa serigrafica artistica a mano, su alluminio, 
utilizzando 50 telai incisi che riportavano i disegni preparatori. 
Lo spessore del colore materico acrilico vinilico che passa attraverso la tela 
serigrafica crea l’effetto di traccia, come una memoria incisa e indelebile. Invece le 
evocazioni e i simboli, ripetuti, diventano icone, ricordando che nel mondo romano la 
ripetizione e la produzione di figure di dei e oggetti sacri era seriale, come 
un’anticipazione della pop art. Inoltre, il mondo romano era un mondo “a colori”, e la 
scelta dei colori serigrafici, nitidi e intensi, ha reso un’immagine continua, curata nel 
dettaglio. 
Per l’installazione “Indistinti confini – Ovidio e la METAMORFOSI”, ho scelto il 
disegno per interpretare Le Metamorfosi di Ovidio, perché è una tecnica rapida, 
diretta, acuta e spontanea, con la possibilità di tornare, cancellare, ripartire e creare il 
senso di ricerca. 
 
Che ruolo hanno per lei il tempo e la memoria nella creazione artistica? 
Prima si trattava della memoria soggettiva, dove il mio mondo interiore prevaleva e, 
attraverso le mie opere, come i megaoggetti SUPERSLIDES e la MEGABOX, cercavo 
di fermare il tempo, come se la mia opera potesse rinchiuderlo e conservarlo. 
Poi, con il passare degli anni, c’è stato un risveglio verso il mondo esteriore e 
attraverso la memoria oggettiva ho creato le opere che mettono al centro la 
connessione tra l’antico e il contemporaneo, la mutazione di significato portata dalla 
materia archeologica: come le installazioni che interpretano la Colonna di Traiano, 



simbolo dei legami storici tra la Romania e l’Italia, Columna mutãtio – Itinerari 
picta e Columna mutãtio – LA SPIRALE, esposte nelle mostre ai Mercati di Traiano – 
Museo dei Fori Imperiali, Roma, e alle Terme di Diocleziano; le PICTA all’Istituto 
Romeno di Cultura di Venezia e al Museo Civico “U. Mastroianni” di Marino, e nella 
sede dell’Ambasciata di Romania in Italia. Il lavoro che interpreta Ovidio 
all’Accademia di Romania in Roma riguarda la memoria e l’immaginazione. 
 
Spesso inserisce nel suo lavoro elementi di restauro o di “ricostruzione”: è un 
modo per restituire vita alla materia o per riflettere sul passare del tempo? 
Le opere che realizzano una fusione tra pittura su tela e inserimenti di restauro fanno 
parte della mia ricerca sulla percezione del tempo, inteso in rapporto con la 
dimensione dello spazio. Le mie opere hanno soltanto la dimensione dello spazio, in 
quanto contemporanee. Ho sentito il bisogno di creare una premeditata distruzione 
parziale, per poi reintegrare le “lacune-mancanza” attraverso il procedimento di 
restauro pittorico. Dando continuità all’immagine attraverso un’azione controllata, la 
mia opera acquisisce il valore del tempo. 
Queste opere sono nate dalla mia passione per il restauro, approfondita dalla lettura 
della Teoria del restauro di Cesare Brandi, per il quale il tempo è l’autentico: sono 
principi basilari per dare continuità alla vita dell’opera d’arte; il “tempo vitale” 
dell’opera viene continuato attraverso il “tempo neutrale”. 
Inoltre, si tratta anche di una reazione di rifiuto del lavoro neofigurativo sulla tela. Il 
tempo stesso della lavorazione di un’opera è lungo, come per partecipare al suo 
percorso di vita. “Immagine precedente l’immagine.” Ogni dipinto della serie 
riguarda un certo momento del percorso di reintegrazione delle “lacune-mancanza”, 
ogni volta diverso, che diventa il leitmotiv della scelta estetica. 
 
 
Qual è oggi il compito dell’arte nel raccontare la trasformazione del mondo? 
Credo che l’arte debba assorbire la realtà contemporanea, collocandola all’intero 
contesto storico, dalle radici più profonde fino ad oggi, per poi proporre soluzioni. 
L’arte, oltre a trasmettere bellezza e verità, è uno tra i mezzi di comunicazione più 
potenti a nostra disposizione. Grazie alla sensibilità e alla capacità emotiva che può 
evocare, riesce a far arrivare le idee direttamente al cuore e alla mente dello 
spettatore, spesso in modi che le parole da sole non potrebbero. La nostra società è in 
continuo mutamento, attraversata spesso da contraddizioni e  difficoltà che 
richiedono di essere comprese e affrontate. L’arte ha il potere di illuminare questi 
aspetti, di dare voce a ciò che spesso è invisibile o inespresso, offrendo nuove 
prospettive e stimolando una riflessione più profonda sul futuro che ci attende. 
 
Come dialogano nelle sue opere l’uomo, la natura e la tecnologia? 
Il rapporto uomo-natura ha per me un valore sacro. Siamo parte della Terra e 
dell’universo, una piccola parte integrante. 
È un argomento che si trova alla base della mia creazione: i primi disegni e le prime 
litografie con le metamorfosi aventi come soggetto il corpo animale (cinghiale, 



cavallo, mucca) e il corpo umano, studiato dall’esterno verso l’interno, analizzato, 
sezionato, distrutto, trasformato e ricomposto in una forma diversa e allusiva, fino 
all’informale, creando le “Tavole anatomiche”, come le ha nominate il noto critico 
d’arte moderna e contemporanea Giorgio Di Genova. Questa esperienza, che è 
continuata nel tempo, mi ha aiutato nella comprensione del capolavoro di Ovidio, 
poema che considera essenziale il ruolo della natura e dell’uomo come parte 
integrante della natura. In ogni fase del mio lavoro, dunque, l’uomo e la natura si 
confrontano e si rigenerano. La tecnologia, in questo dialogo, non è mai un elemento 
separato o estraneo, ma un mezzo che, a mio parere, può amplificare e restituire il 
senso di una trasformazione che ci riguarda tutti. L’opera d’arte diventa così un luogo 
dove queste forze convivono, si mescolano e danno forma a nuove visioni di realtà. 
 
Che messaggio vorrebbe lasciare al pubblico che visiterà questa mostra? 
Che Metamorfosi è una fonte di saggezze e verità, un’antica conferma che arriva ai 
nostri giorni da millenni e ci dice che il mondo è sconfinato, in movimento e in 
continua trasformazione. Nonostante la dinamica degli intrecci tra dei e mortali e 
nonostante la crudeltà che l’essere umano può provocare, la natura, la nostra Madre 
Terra, continua a vivere, rigenerandosi e riportando il tutto in un ciclo perpetuo. 
Il messaggio che desidero lasciare al pubblico è che l’arte può rendere visibile 
l’invisibile, svelare connessioni nascoste e offrirci un punto di vista più ampio sulla 
vita e sul mondo. A questo proposito, vorrei citare le parole del prof. Alessandro 
Masi, critico d’arte moderna e contemporanea, Segretario Generale della Società 
Dante Alighieri in Italia, che ha scritto nel catalogo della mostra: “Luminița Țăranu, 
con questa nuova prova, invece, ci dimostra come tutto sia più semplice, evidente, 
palese, come quel dito che punta verso il ‘re nudo’ e che lei ci svela attraverso le 
pagine vertiginosamente belle della letteratura di tutti i tempi: le Metamorfosi di 
Ovidio!” 
Mi piace anche sottolineare che il catalogo che accompagna la mostra non è solo un 
supporto alla visita, ma una vera e propria estensione dell’opera stessa. Con il suo 
testo critico, il catalogo diventa un ulteriore strumento di riflessione, che offre al 
pubblico l’opportunità di approfondire i temi della mostra e di esplorare il percorso 
artistico in modo più completo. 
 
C’è un momento della sua carriera che considera una “metamorfosi” personale? 
Anche se in fondo rimaniamo noi stessi, il passare del tempo e alcuni eventi 
significativi nella vita portano inevitabilmente trasformazioni. 
La metamorfosi, intesa come cambiamento profondo, spesso non è un cambiamento 
improvviso, ma avviene in modo sottile, impercettibile e costante. I miei valori, sia 
umani che estetici, sono rimasti saldi e profondamente radicati in ciò che ho ricevuto 
durante la mia formazione in Romania. Tuttavia, vivere in Italia mi ha dato la 
possibilità di vedere e di conoscere. Il patrimonio artistico e culturale italiano, che è 
senza dubbio uno dei più ricchi al mondo, mi ha offerto una nuova dimensione, 
alimentando la mia crescita e stimolando la mia ricerca. 



E poi c’è la metamorfosi personalissima che considero fondamentale e che riguarda 
l’avere una famiglia, l’avere un figlio, una esperienza che ha aggiunto una 
dimensione nuova e insostituibile, di impareggiabile arricchimento. 
 
Se potesse incontrare Ovidio, cosa gli direbbe? 
Lavorare a questa installazione è stato per me come preparare un incontro con 
Ovidio, un poeta straordinario che, con la sua genialità, ha saputo raccontare il 
mondo in maniera inconfondibile. Ciò che mi ha colpito di più è il suo stile, diretto e 
rapido, che scorre con il ritmo di una pellicola cinematografica, capace di “far 
vedere” il mondo in un istante. 
La scelta del disegno mi ha permesso di seguire il suo stesso passo, di giocare 
nell’avvicinarmi e allontanarmi all’interno dei fatti narrati, con entusiasmante estro. 
Se potessi incontrarlo, gli direi che è bello credere nelle storie delle sue metamorfosi 
perché, alla fine, ciò che per noi rappresenta il vero nutrimento, come lui stesso ci ha 
insegnato, è il sentimento della bellezza e l’amore per il mondo. 
E’ questa la forza che, anche oggi, continua a farci sentire vivi, in un mondo che 
cambia, ma che non smette mai di affascinarci con la sua meraviglia. 
 
Dopo “Indistinti confini”, su quali progetti sta lavorando o immagina di 
lavorare? 
Mi piacerebbe continuare a esplorare  il mondo ovidiano e a creare disegni ispirati 
alle sue Metamorfosi. L’installazione “Indistinti confini – Ovidio e la 
METAMORFOSI” mi ha dato un’opportunità unica di familiarizzare con il grande 
poeta e con la sua narrazione, ma sento che ci sono ancora molti sviluppi possibili, 
soprattutto in relazione a sequenze e spazi diversi. La forza di queste storie è 
universale e la possibilità di riscriverle attraverso il mio linguaggio mi affascina 
sempre di più. 
Inoltre, ho in programma da tempo un progetto che riguarda la pittura. Sono attratta 
dall’idea di lavorare su grandi tele per dare forma a una visione più ampia e personale 
del mio percorso. Ogni progetto che realizzo è un atto di ricerca ed è parte di un 
percorso in cui il linguaggio si evolve, senza mai fermarsi. Non c’è un punto finale, 
solo un continuo divenire che prende forma nelle opere. 
 
Come definirebbe oggi, con una espressione, la sua arte? 
Forse un’arte in cui l’idea è l’aspetto fondamentale. 
La scelta della tecnica di espressione artistica non è mai fine a se stessa, ma è sempre 
una conseguenza della visione che voglio trasmettere. Per questo deve seguire l’idea. 
Per me, la sperimentazione e la ricerca sono essenziali, anche se il risultato si 
presenta come un’opera conclusa. Ogni mio lavoro nasce da una esplorazione 
continua. E forse, proprio in questa costante ricerca risiede la vera forza dell’arte: 
nella sua capacità di non fermarsi, di non dare mai risposte definitive, ma di offrirci 
una interpretazione sempre aperta, sempre viva. Perché l’unica certezza che possiamo 
avere, in un mondo che cambia incessantemente, è che l’arte continuerà a 
trasformarsi, a parlarci e anche a sfidarci, come la vita stessa fa con noi. 


